
Cuestionamiento a la noción de “sujeto global”: 
un análisis a propósito de la noción de episteme foucaultiana*

Questioning the notion of “global subject”: 
an analysis of the notion of Foucault’s episteme

Néstor David Correa Ortiz**
Clara Mercedes Blanco Ospina***

Espiritualidad, Ser Humano y Sociedad / Spirituality, Human Being and Society

111

Lumen Gentium Vol. 3 - N.º 1       ISSN 2539 - 0678

Recibido: 20-mar-2019 
Aceptado: 1-jul-2019

Resumen
En el momento en el que la arqueología de 

Michel Foucault pone en entredicho la existencia de 
una “historia general” o de una “historia de las men-
talidades”, consecuentemente cuestiona la validez 
de los llamados “humanismos”. Por ende, la supues-
ta legitimidad para “hablar en nombre de la huma-
nidad”, no sería sino una de las facetas en las que se 
manifiesta el poder hegemónico de la episteme. De 
esta manera, la idea de “sujeto”, como un concepto 
uniforme y simétrico, entra en crisis.

El presente artículo pretende analizar esas 
asimetrías del sujeto humano a través de dos vías: 
el enfoque aportado por las ciencias biológicas y 
las contribuciones que puede ofrecer para la com-
prensión de la dimensión histórica humana y por 
el otro, el análisis de la situación puntual del inin-
terrumpido choque epistémico entre el poder euro-
céntrico y la vida de los pueblos americanos.

Palabras clave

episteme; sujeto; etograma; biología; cultura, 
humanismo; hegemonía; poder; Latinoamérica.

Agradecimiento

Deseamos expresar nuestra gratitud a Ricardo 
Barreiro Salazar, profesor jubilado y querido amigo, 

cuyas tertulias e ideas, ya fuese en torno al disenso 
o la concordancia, fueron siempre un maravilloso 
combustible para las nuestras.

Abstract
At the moment when Michel Foucault’s ar-

cheology questions the existence of a “general 
history” or a “history of mentalities”, he conse-
quently questions the validity of the so-called 
“humanisms”. Therefore, the supposed legitima-
cy to “speak in the name of humanity” would 
only be one of the facets in which the hegemonic 
power of the episteme is manifests. In this way, 
the idea of “subject”, as a uniform and symmetri-
cal concept, enters into crisis.

The present article tries to analyze these 
asymmetries of the human subject through two 
ways: the approach given by the biological sciences 
and the contributions it can offer for the unders-
tanding of the human historical dimension and, on 
the other side, the analysis of the specific situation 
of the uninterrupted epistemic clash between Eu-
rocentric power and the life of American peoples.

Keywords

episteme; subject; ethogram ; biology; cultu-
re, humanism; hegemony; power; Latin America.

*   El presente artículo hace parte de los resultados de investigación del proyecto: Epistemes culturales desde la segunda mitad del siglo XX: Un análisis 
histórico en clave foucoultiana a través del Proyecto de Onda Lumen – Fase II.
** Biólogo. Magíster en filosofía de la Universidad del Valle. Docente del Departamento de Humanidades, Fundación Universitaria Católica Lumen 
Gentium. Investigador del Grupo Yeshúa. Correo electrónico: ncorrea@unicatolica.edu.co.
*** Administradora de empresas y magíster en Educación y Desarrollo Humano de la Universidad Nacional de Colombia. Docente del Departamento 
de Filosofía, Fundación Universitaria Católica Lumen Gentium. Investigadora grupo Yeshúa. Correo electrónico: cblanco@unicatolica.edu.co.



Lumen Gentium Vol. 3 - N.º 1   •   pp. 111-120

112

Los nadie: los hijos de nadie,
los dueños de nada.

Los nadies: los ningunos, los ninguneados,
corriendo la liebre, muriendo la vida, 

jodidos, rejodidos:

Que no son, aunque sean.
Que no hablan idiomas, sino dialectos.

Que no profesan religiones, sino 
supersticiones.

Que no hacen arte, sino artesanía.
Que no practican cultura, sino folklore.

Que no son seres humanos, sino recursos 
humanos.

Que no tienen cara, sino brazos.
Que no tienen nombre, sino número.

Que no figuran en la historia universal,
sino en la crónica roja de la prensa local.

Los nadie,
que cuestan menos

que la bala que los mata.

Eduardo Galeano, “Los nadie” (fragmento)

1. Introducción
Las objeciones planteadas por Foucault 

(1969), ante una denominada “Historia de las men-
talidades”1 conducen necesariamente a cuestionar 
la existencia de un sujeto histórico uniforme, tota-
litario, a dudar de la veracidad de una voz monolí-
tica que dé cuenta de la condición humana.

Gracias a los hallazgos procedentes de 
las ciencias biológicas y a la comprensión de la            
forma en la que se ha introducido el sujeto no occi-
dental en la “historia general”, la sospecha foucaul-

1  La historia de las mentalidades se entiende como aquel tipo de histo-
ria en el que se pretende establecer unas representaciones de la cultura 
y de las relaciones sociales de una época, a través de un enfoque gene-
ralmente hermenéutico. Historiadores como Marc Bloch (1943) y Lucien 
Febvre (2001) se preocuparon por la elaboración de una historia monolí-
tica, con características sintéticas y totalizantes, pretendieron dar cuenta 
del modo de pensar del hombre de una época. Desde la óptica foucaul-
tiana, tal ejercicio es deleznable, pues no ofrece sino la hermenéutica de 
un sujeto que pretende ser “ese” hombre, pero que de ninguna manera 
lo es en concreto, tan solo es una ideología impulsada por el ejercicio del 
poder a través de la elaboración conceptual.

tiana se robustece: por una parte el hombre es sen-
cillamente un ser viviente, dotado de sensibilidad 
y racionalidad, solo que dada su doble condición 
de vulnerabilidad corporal frente a los desafíos que 
le plantea la naturaleza y al mismo tiempo el desa-
rrollo cognitivo de su cuerpo, al estar dotado de un 
cerebro complejo, hacen que este se vea impelido 
a construir otro etograma2: la cultura, en la cual le 
es posible cumplir las obligaciones intrínsecas de 
la vida. Por otro lado, el poder hegemónico domi-
nante de cada época no solamente cumple el rol 
de administrar el orden político y económico, sino 
también se arroga el papel de creador de asimetrías 
entre sujetos procedentes de tradiciones culturales 
diferentes, respecto a los sujetos connaturales y a 
las tradiciones conceptuales que imperan en ese 
marco epistémico dado. 

De esta manera, el humano se “adapta” a di-
ferentes entornos sociales a través de la creación de 
elementos culturales contingentes, los cuales no 
necesariamente están en consonancia con los de 
otras epistemes, es decir que el etograma es varia-
ble, cambia con la episteme, el sujeto es desigual, la 
historia no es un compendio general y la igualdad 
de los hombres no es otra cosa que la validación 
de un poder impuesto, triunfante a la sazón de la 
victoria en la guerra y/o el desarraigo cultural del 
otro, del derrotado. Por ende, el encuentro de una 
cultura con otra es en realidad el choque de dos 
etogramas. Se trata literalemte de un choque: siem-
pre será violento, siempre será el encuentro frontal 
de dos poderes y siempre se llevará a cabo una im-
posición hegemónica.

2  Para hacer claridad sobre lo que entendemos por etograma, nos 
referiremos a lo que alguna vez escribiera el naturalista dieciochesco 
Charles-Georges Leroy (1768), en sus Lettres philosophiques sur l’intelli-
gence et la perfectibilté des animaux, avec quelques lettres sur l’homme 
de 1768, quien afirmaba: “Me gustaría tener la biografía completa de 
cada animal. Mi deseo es que después de estudiar su carácter indivi-
dual, apetitos naturales y modo de vida, el observador procurase verlo 
en situaciones que puedan oponerse a la satisfacción inmediata de sus 
necesidades […]. Situaciones cuya naturaleza variable rompe la regula-
ridad de su proceder cotidiano y le fuerza a recurrir a nuevos ingenios” 
(1994). De esta manera, diremos que el etogrma es el compendio más 
exhaustivamente posible de formas de comportamiento de una determi-
nada especie animal, sometida a distintas variables ambientales.



Correa Ortiz, Blanco Ospina. 
Cuestionamiento a la noción de “sujeto global”: un análisis a propósito de la noción de episteme foucaultiana 

113

2. Homo sapiens como unidad 
biológico-cultural

Así como unas especies viven en el océa-
no por ejemplo, otras lo hacen en los bosques 
de montaña, otras en las grandes praderas y es-
tán plenamente adaptadas a esas zonas de vida, 
la especie humana se vio impelida a la tarea de 
construir organizaciones sociales como una ne-
cesidad para generar un ambiente menos adverso 
a su existencia. Tal tarea se cumple de acuerdo 
con situaciones propias de su realidad, frente a las 
cuales debe dar una respuesta adaptativa. El hom-
bre no es pues, ni una especie “superior”, ni el fin 
del proceso evolutivo, simplemente es una especie 
entre las muchas que han surgido en la dinámica 
viviente; constituye un modelo biológico más, en 
medio de otros muchos. Como tal, presenta en su 
estructura ontológica, unas disposiciones filoge-
néticas que constituyen a priori los fundamentos 
de su vida en sociedad, sobre los que construye 
las creencias ideológicas, los sistemas normativos, 
las instituciones y aún, el derecho positivo (Co-
rrea y Barreiro, 2011), todo esto mediado por el 
ejercicio del poder, el cual toma forma según la 
episteme funcional –en buena medida–, determi-
nando los valores a los que debe responder un su-
jeto ideal perteneciente a ese sistema epistémico.

Dentro de este contexto, resulta un ejerci-
cio interesante –o cuando menos terapéutico– 
considerar al animal humano como una especie 
que se ha apropiado de la superficie del planeta 
de una manera bastante particular. Homo sapiens, 
al carecer de determinadas posibilidades adap-
tativas que están presentes en otros seres de la 
naturaleza (garras, cloroplastos, alas, branquias, 
zancadas, escamas, autofecundación, etc.) dispo-
ne en cambio de otras: un cerebro dotado de un 
buen tamaño y de circunvoluciones profundas, 
así como de manos prensiles con pulgares opo-
nibles. Estos mecanismos corporales de los hu-
manos han logrado no permitirle la adaptación 
al medio ambiente que le rodeaba, sino al con-
trario, modificar el ambiente según sus deseos y 

necesidades, construir uno totalmente diferente, 
el cual se ha desarrollado en paralelo a su nor-
matividad social.

Pero, ¿cómo contribuir en esta vía a la 
explicación de la génesis de las complejas es-
tructuras de poder en nuestra especie? El ser 
humano, al estar inmerso en ese nuevo etogra-
ma, sobrelleva procesos de selección, no solo 
natural sino también artificial (el factor dinero 
y su enorme poder en las comunidades huma-
nas constituye un excelente ejemplo). De esta 
manera, la cultura –que constituye su rasgo ca-
racterístico y diferenciador del resto de los seres 
de la naturaleza– no es un producto consciente 
logrado por la supuesta superioridad humana, 
sino el recurso adaptativo que estuvo a su al-
cance –en ausencia de otros–, una necesidad 
apremiante para su supervivencia, una estrate-
gia de vida cuya prevalencia en el tiempo no ha 
sido exhaustivamente probada.

Ante esto, plantearemos que la más comple-
ta manera de comprender las dinámicas del suje-
to humano es abordándolo como un ser integral, 
para lo cual es necesario comenzar a conocerlo 
desde su naturaleza, puesto que está adherido de 
modo irremediable a una doble estructura física y 
biológica que no puede evadir. Sin duda, nuestra 
especie es el resultado del proceso evolutivo de la 
vida en interacción siempre activa con su medio. 

Como ser vivo, el hombre es un organismo 
que comparte su origen primigenio con las demás 
formas de vida terrestres. Su constitución morfo-
lógica, psíquica y racional es resultado de la evo-
lución con la intervención de las complejidades 
de la selección natural, en un devenir transcurrido 
desde las formas de vida más elementales hasta 
la aparición de las formas zoológicas más deriva-
das. Posee en común con todos los seres vivos una 
semejante infraestructura bioquímica: está cons-
tituido a partir de información contenida en mo-
léculas de ADN, trae consigo desde su ontogenia, 



Lumen Gentium Vol. 3 - N.º 1   •   pp. 111-120

114

una instrucción codificada que es producto de la 
herencia filogenética de su especie, de la donación 
cromosómica de sus progenitores y de una combi-
nación aleatoria de genes que le dan a cada indivi-
duo su singularidad y aportan en la construcción 
de su identidad personal.

De esta forma, sostenemos que la primera 
diferencia del hombre con el animal no es todavía 
la manifestación del pensamiento lógico-racional, 
sino su cuerpo, su constitución anatómica y mor-
fológica. Biológicamente, incluso se puede argu-
mentar que es un organismo, “inferior”, “inmadu-
ro”. Su probada neotenia, su retardo y lentitud en 
el desarrollo de funciones vitales de adaptación 
(Bolk y González, 2007) lo hacen un ser extrema-
damente vulnerable en el medio natural3. 

En una suerte de “compensación”, la masa 
encefálica de nuestra especie es particularmente 
grande. Ello se puede explicar también a partir 
de su propia neotenia: su hueso palatino presen-
ta una atrofia que contribuye a un prognatismo 
reducido, esto es, la no aparición de un hocico, 
lo que permite un mayor espacio para la emer-
gencia de una bóveda craneana más volumino-
sa. Esta paradoja le ha asegurado una exitosa 

3  Es bien sabido, a través de estudios de morfología comparada, que el 
ser humano es un animal carente de cualquier tipo de especialización y 
por tanto está cargado de primitivismos perpetuados en su descenden-
cia. En otras palabras, es un animal neoténico, esto es, que conserva ras-
gos inmaduros o infantiles, incluso en sus etapas adultas y a lo largo de 
todo su ciclo de vida. Su ausencia de especialización no es simplemente 
una cuestión de orden meramente orgánico, sino que además también 
tiene consecuencias en el espacio en el que habita y se desarrolla, en su 
etograma (González y Hernández, 2000). Lous Bolk ya evidenció esta si-
tuación a través de diversos estudios anatómicos (Bolk y González, 2007) 
y por su parte, Portmann y Gehlen (1993), ya habían hecho referencias 
a ciertas particularidades de este mismo tenor en la década de 1920. 
Dentro de estas características morfológicas se cuentan cuestiones 
como la presencia de una piel desprovista de protección, con un pelaje 
incipiente, carencia de organos de defensa (glándulas productoras de 
veneno, cuernos, mimetismo, garras), largo período de cuidado paren-
tal que se extiende inclusive más allá de la madurez reproductiva, dilata-
da tendencia al juego que persiste a lo largo de toda su vida, dentición 
mixta indeterminada, en la que confluyen características de hervivoría y 
carnivoría, suturas caraneales abiertas luego del nacimiento (fontanela), 
pérdida de masa muscular, acumulación excesiva de grasa y ralentiza-
ción de sus tasas metabólicas, desintegración de sus sistemas instinti-
vos, entre muchas otras cuestiones. En palabras del propio Portmann 
(1964), se trata de un ser “desesperadamente inadaptado” (González y 
Hernández, 2000).

supervivencia en la lucha contra las adversida-
des de la realidad exterior. Así, su racionalidad 
–reforzada por el lenguaje, el trabajo asociado 
y su poderosa sensibilidad emocional– le pro-
porcionó la capacidad de conquistar todos los 
ambientes y de ese modo, le posibilitó construir 
cultura e instituciones para el cumplimiento de 
los fines de la vida. Esto lo convirtió en un pri-
mate capaz de transformar las condiciones del 
medio ambiente para ponerlo a su servicio y 
darse a la tarea de ejecutar el proyecto existen-
cial de hacerse él a sí mismo como ser.

En este ensayo acogemos la tesis sociobio-
lógica y decimos que la personalidad individual 
y los factores que determinan la conducta y la ac-
ción humana –incluida la actitud ante el mundo– 
son el resultado, no solo de la influencia del medio 
ambiente, sino que son el producto de la interacción 
dinámica entre la constitución orgánico-genética y las 
condiciones del entorno sociocultural. Y en la síntesis 
de esta simbiosis entre herencia y cultura busca-
mos la verdadera esencia del ser-de-lo-humano, 
que por supuesto difícilmente será unívoca.

De esta manera, no es lícito pensar en un 
humanismo que dé cuenta del hombre como una 
especie constituida por un sujeto general. Este 
primer proyecto moderno de la globalización, al 
que se le apostó más decididamente en la socie-
dad europea desde aquel 1789, por supuesto no 
es más que el producto de concebir la historia 
como un telos universal, como el unánime esce-
nario en el que se parapeta el hombre. Pero, como 
buen escenario, más allá de sus fastuosas luces y 
sombras a través de las cuales ese eccehomo habla 
en nombre de todos nosotros, se termina también 
desvaneciendo como una ilusoria representación 
cada vez que pronuncia sus líneas.

El hombre tiene un origen remoto en la evo-
lución de la materia. Está hecho de los mismos 
elementos de las estrellas y los planetas. Su cuerpo 
se halla sometido –y por extensión su psiquismo 



Correa Ortiz, Blanco Ospina. 
Cuestionamiento a la noción de “sujeto global”: un análisis a propósito de la noción de episteme foucaultiana 

115

y su conducta– a las leyes de la física: gravitación, 
inercia, acción y reacción, atracción y repulsión, 
entropía, etc. Somos un sistema integrado de áto-
mos y moléculas. Todo movimiento corporal, por 
pequeño que sea, recibe su energía de la luz solar; 
incluso la energía vital no es otra cosa que una 
forma orgánica de energía electromagnética. Por 
ello, las acciones humanas son, en última instan-
cia, flujos de energía cósmica. Igual que el resto de 
la naturaleza, el hombre es creación, conservación 
y destrucción. Su existencia individual y su histo-
ricidad están influidas por la dinámica del orden y 
el caos, unidas al principio de incertidumbre que 
rige a Universo.

La bioquímica demuestra que la materia viva 
está constituida por la misma estructura atómica 
y molecular que las cosas inanimadas e inertes. 
Pierre Grassé (1986) nos dice que si separamos al 
hombre de la naturaleza nos alejamos de la posi-
bilidad real de comprenderlo plenamente. Que el 
desarrollo de su vitalidad y la consecución de sus 
propósitos existenciales se hallan circunscritos 
por las condiciones cósmicas. El animal humano 
está adherido a una realidad física de la que no 
puede escapar. Las sociedades humanas constru-
yen los elementos propios de su cultura, en di-
recta consonancia con tales características; por lo 
tanto, pese a tener todos los humanos una filoge-
nia compartida, la manera en la que esta se mani-
fiesta en la emergencia de sus sistemas de valores, 
sus creencias, su ethos –es decir, la manifestación 
de un sujeto propio–, es contingente.

Así como los animales y las plantas están 
predispuestos a adaptarse a su entorno por se-
lección natural, el hombre no solo hace lo mis-
mo, sino que al transformarlo, se ve forzado a 
acondicionar su conducta y sus modos de vida 
a las modificaciones materiales, institucionales y 
normativas que él mismo ha creado. La adapta-
ción exitosa de un organismo garantiza, no solo 
su supervivencia, sino su éxito reproductivo. 
Igual sucede en la especie humana: si se sabe 

adaptar al mundo sociocultural que lo rodea, ya 
sea siguiendo los patrones y sistemas normati-
vos impuestos por los factores de poder, o ya sea 
propiciando cambios en esos sistemas de valores 
(cuestión harto complicada, dada la poderosa es-
tructura sobre la que una episteme suele adherir 
a los sujetos de cada época), entonces se podría 
afirmar que han emergido una suerte de mecanis-
mos de adaptación social de orden epistémico.

3. Zoon politikón
La constitución morfológica y funcional de la 

especie humana es el resultado de varios millones de 
años de evolución. De hecho, su psiquismo y su ha-
bilidad racional son producto de esa evolución supe-
ditada al complejo influjo de la selección natural. Al 
igual que el resto de los seres vivos, el hombre, sus 
productos racionales y, en últimas su cultura son el 
resultado de la interacción entre su propio genotipo 
y el medio ambiente en el que se encuentra inmerso 
(Alcock, 1998).

De acuerdo con el propio Alcock (1998), la 
acción de cazar y matar presas peligrosas empujó 
a los primeros humanos a trabajar de manera or-
ganizada, cooperativa y con un alto grado de pla-
nificación. La selección natural tiende a favorecer 
a aquellos miembros que colaboran entre sí en el 
grupo, tanto para la consecución de alimento como 
para las acciones de defensa y ataque; estos obtie-
nen una ventaja evolutiva sobre los grupos menos 
sociales o sobre los individuos solitarios, al verse 
beneficiados por la sinergia de las fuerzas unidas, 
producto del trabajo en equipo.

Esta ventaja evolutiva puede suponer tam-
bién, según el autor, una de las principales causas 
de la formación del instinto homicida en la especie 
humana. Parece que nuestros antepasados bien 
pudieron matar, no solo a sus presas, sino a otros 
miembros de su misma especie, en tanto esta ac-
ción les significaba una posibilidad más eficaz de 
asegurar los alimentos, el territorio y la posesión 



Lumen Gentium Vol. 3 - N.º 1   •   pp. 111-120

116

de compañeras o compañeros sexuales, y garan-
tizar la viabilidad de su descendencia. Por tanto, 
la agresión humana en contra de sus congéneres 
contiene en sí misma elementos propios de esa de-
nunciada disgregación del sujeto, la cual solamen-
te se podría dar en una especie neoténica como 
la nuestra. En términos concretos, argumentamos 
que una de las grandes pruebas de la inexistencia 
de un “sujeto global”, de un “humano general”, 
estriba precisamente en la probada capacidad que 
tiene nuestra especie de atentar contra sus propios 
semejantes, cuestión que se hace más conspicua, 
sobre todo cuando ese otro es culturalmente vis-
to como inferior o desconocido. El agredido, por 
tanto, debe primeramente ser desprovisto de su 
estatus cultural o de una escala de valores que lo 
equipare con el agresor. 

Tales victorias cruentas –compartidas ade-
más con diversas especies de mamíferos– bien 
pudieron nutrir la vanidad de su ego y, paradóji-
camente, proporcionar mayor cohesión social. Su-
mado a ello, la debilidad y la larga dependencia de 
las crías, que exigen amor y cuidados por muchos 
años, sumado al atractivo que los bebés significan 
para los adultos, son factores que contribuyen a 
la consolidación de uno de los más sofisticados 
e importantes mecanismos de flujo del poder en 
una episteme: la familia, la cual por supuesto no 
sería posible –al menos no tal y como la conoce-
mos– sin la neotenia humana, por medio de la 
cual se hacen necesarios esos inusitados periodos 
de crianza referidos.

De este modo reafirmamos la tesis de la no 
oposición entre biología y cultura: por el contra-
rio, las construcciones culturales son una prolon-
gación de las exigencias instintivas de la vida en 
un nivel ontológico diferente, caracterizadas por 
una intención finalista de la acción humana. Ya 
escribía Henri Piéron: “La hominización intelec-
tual debe situarse en el cuadro general de la evo-
lución” (1969, p. 41).

El cerebro humano nace ya listo, con sus 
millones de neuronas y su inconmensurable red 
de interrelaciones entre estas, con predisposi-
ciones a la adaptación del individuo a una vida 
social, a una cultura (Pinker, 2005). Tales pre-
disposiciones biológicas tan solo necesitan ser 
azuzadas por la asociación material con otros y 
la performatividad del lenguaje en un contexto 
real. Esta consideración es importante en el desa-
rrollo de nuestra hipótesis de trabajo, pues argu-
mentamos precisamente que lo que pueden crear 
los hombres en la vida social obedece a predis-
posiciones propias de la naturaleza humana; lo 
que la evolución gestó en la filogenia de nuestra 
especie es lo que la especie puede hacer. Aque-
llo para lo cual no hay predisposición genética 
no le es posible. La evolución biológica trae el 
a priori de lo que se manifiesta en la evolución 
cultural. De hecho, en la vida animal no humana 
ya se daban fenómenos sociales de dominación, 
jerarquización, agresión, egoísmo, altruismo, ri-
validad, luchas de poder, etc., mucho antes de 
la emergencia de nuestra especie. Por lo tanto, 
estos elementos se replican en la cultura en otra 
escala ontológica.

4. Nativo y no nativo americano
Desde ese punto de partida, nos preguntare-

mos por la dimensión del sujeto inmerso en una 
episteme que debió de chocar de frente con otra, 
cuestión que se puede evidenciar fácilmente, por 
ejemplo, en el rastreo de la realidad latinoameri-
cana. ¿Cómo surge su pretendida realidad epis-
témica teniendo en cuenta que la inserción del 
nativo americano en la historia universal es el re-
sultado, no de un encuentro de culturas, sino de 
la imposición de una concepción del mundo ajena 
a sus orígenes y a sus vínculos ancestrales con la 
naturaleza, a su hermandad con los demás seres 
vivos? No hubo lugar para alguna pretendida ac-
ción comunicativa, sino un choque de poderes, 
una confrontación de epistemes.



Correa Ortiz, Blanco Ospina. 
Cuestionamiento a la noción de “sujeto global”: un análisis a propósito de la noción de episteme foucaultiana 

117

Por supuesto esta cuestión dilata su com-
plejidad a la sazón de la implacable influencia 
conceptual del cristianismo en América y, por 
otra parte, a la más contemporánea sumisión 
de la élite intelectual local ante las corrientes 
de pensamiento europeo. Paradójicamente, el 
pensamiento historiográfico de Foucault, pese a 
ser también él un intelectual circunscrito a esa 
tradición europea occidental, ajena al contexto 
americano, puede ser útil como piedra de toque 
para emprender la formulación de un marco de 
análisis que permita, o al menos que estimu-
le, una visión antropológica propia, es decir, el 
entendimiento de la acción humana y de los fe-
nómenos sociales a partir de elementos de una 
episteme local específica, ya no a merced de las 
dinámicas del poder ocultas tras la mascarada 
de realidades pretendidamente universales. 

De esta manera, es posible fundamen-
tar una crítica básica a la existencia de un                       
sujeto universal, dicha crítica estriba en que           
el sujeto no perteneciente a la tradición occiden-
tal se ve inmerso en el relato histórico de forma 
forzada, posterior, añadido marginalmente, una 
suerte de accesorio enarbolado dentro del gran 
andamiaje “universal”. En el caso puntual de ese 
“hombre americano”, de ese “hombre del Nue-
vo Mundo”, su inserción se logra a fuerza de la 
imposición de unos valores culturales descono-
cidos e inéditos para él, evidenciados en elemen-
tos como la evangelización, en esa desconocida 
fe cristiana, lo cual aportó significativamente al 
desarraigo de su propio universo epistémico que, 
de un momento a otro, debió de asumir como 
incorrecto, más aún, como salvaje, como algo 
que está por fuera del canon de lo humano, si se 
quiere, como inhumano. Desde allí llegó la equi-
paración de la emergente condición blasfema del 
nativo americano –al presentar un sistema de va-
lores espirituales diferente–, a la de animal, bes-
tia o subhumano. Dicha situación se repite con 
la llegada de poderes hegemónicos europeos a 
otros tantos pueblos alrededor del mundo.

Figura 1. Única fotografía conocida del jefe Seattle 
(1786–1866), perteneciente a las tribus suquamish y 

duwuamish
Fuente: Museum of History and Industry Washington 

(1864). E.M. Sammis. Licencia libre.

El jefe Seattle (1786–1866), perteneciente 
a las tribus suquamish y duwuamish fue un líder 
indígena, recordado por ser un intermediario en-
tre los pueblos indígenas ubicados en la naciente 
unión norteamericana y quienes ostentaban el po-
der político angloparlante. Uno de sus discursos, 
muy célebre y popularizado a través de escritores 
de habla inglesa, es la respuesta al presidente nor-
teamericano de aquel entonces, Franklin Pierce, 
ante la oferta de este de comprar las extensas tie-
rras que ocupaban los nativos. De aquel texto se 
extraen los siguientes fragmentos:

Yo no entiendo, nuestras costumbres son diferentes 
de las suyas. Tal vez sea porque soy un salvaje y no 
comprendo. No hay un lugar quieto en las ciudades 
del hombre blanco. Ningún lugar donde se pueda oír 
el florecer de las hojas en la primavera o el batir de 
las alas de un insecto. Mas tal vez sea porque soy un 
hombre salvaje y no comprendo. El ruido parece sola-
mente insultar los oídos […]. Soy un hombre salvaje 



Lumen Gentium Vol. 3 - N.º 1   •   pp. 111-120

118

y no comprendo ninguna otra forma de actuar. Vi un 
millar de búfalos pudriéndose en la planicie, abando-
nados por el hombre blanco que les disparó desde un 
tren en marcha. Yo soy un hombre salvaje y no com-
prendo cómo es que el caballo humeante de hierro 
puede ser más importante que el búfalo, que nosotros 
sacrificamos solamente para sobrevivir. (citado por 
Crowley, 1999) 

Figura 2. La muerte del cacique taíno Hatuey, en la 
actual Cuba, grabado de Theodor de Bry (s. XVI) 
Fuente: Biblioteca Miguel de Cervantes (2014). 

España. Dominio público.

El relato del fraile dominico Bartolomé de las 
Casas sobre el particular, consignado en su Breví-
sima relación de la destrucción de las Indias (1522), 
versa así:

Y sólo [sic] porque huía de gente tan inicua y cruel 
y se defendía de quien lo quería matar y oprimir 
hasta la muerte a sí y a toda su gente y generación, 
lo hobieron [sic] vivo de quemar. Atado al palo de-
cíale un religioso de San Francisco, santo varón que 
allí estaba, algunas cosas de Dios y de nuestra fe 
[...], y que si quería creer aquello que le decía, que 
iría al cielo, donde había gloria y eterno descanso, 
y si no, que había de ir al infierno a padecer per-
petuos tormentos y penas. Él, pensando un poco, 
preguntó al religioso si iban cristianos al cielo. El 

religioso le respondió que sí, pero que iban los que 
eran buenos. Dijo luego el cacique, sin más pensar, 
que no quería él ir allá, sino al infierno, por no estar 
donde ellos estuviesen y por no ver tan cruel gente. 

Esas asimetrías, modificadas a la sazón de la 
episteme dominante, obviamente persisten aún en 
nuestra “época” –tan pretendidamente incluyen-
te– y se evidencian en cuestiones como la manera 
de ser concebidos los derechos humanos para las 
minorías étnicas, por parte de los poderes políti-
cos planetarios, pues estos pueblos,

[…]como sujetos de derechos colectivos, a la vez an-
teriores y superiores a los Estados, son transformados 
en una suerte de ‘niños del mundo’, es decir en ‘pa-
trimonios de la humanidad’, de los que cada Estado 
debe dar cuenta ante la comunidad internacional. 
(Trujillo, 2014, p. 2)

Tal infantilización del sujeto, no pertene-
ciente a las facciones del poder hegemónico, no 
es gratuita, de hecho, en el imaginario colectivo 
este termina siendo agrupado con los infantes, los 
inmigrantes, las personas en condición de disca-
pacidad, es decir, junto a aquellos denominados 
como “ciudadanos pasivos” que convenientemen-
te figuran como nulos contribuyentes en el desa-
rrollo del establishment.

Las efigies de los “pueblos indígenas”,  los 
“pueblos afro”, los “consejos comunitarios”,      
los “líderes sociales”, ligados en el discurso con-
temporáneo al “cuidado del medio ambiente” y 
equiparables también a la figura del “buen sal-
vaje”, son representaciones humanas que com-
parten un destino común en la presente episte-
me: pertenecen a la escala de lo vulnerable, del 
“todos debemos cuidar” de “lo nuestro”, de “lo 
que se extinge”, del lo desprovisto de toda in-
dependencia epistémica, existente solo por obra 
y gracia de la representación en consciencia del 
sujeto hegemónico. 



Correa Ortiz, Blanco Ospina. 
Cuestionamiento a la noción de “sujeto global”: un análisis a propósito de la noción de episteme foucaultiana 

119

Figura 3. Ejemplos iconográficos que ilustran la 
percepción popular del nativo americano en occidente 

Fuente: Peter Mountain (2012). Licencia genérica 
de atribución. Disney Enterprises, Inc, and Jerry 

Bruckheimer Inc. & Redacción Publimetro.pe. (2017).

Dos ejemplos iconográficos ilustran la percep-
ción popular del nativo americano en occidente en la 
figura 3. Johnny Depp a la izquierda, con un cuervo 
muerto en la cabeza y la cara pintada de un inefable 
maquillaje blanco con negro, en el papel de un su-
puesto indígena potawatomi, de nombre Tonto (tradu-
cido en la versión en español como Toro Sentado, para 
evitar confusiones peyorativas), en el remake para la 
gran pantalla, de The lone ranger (2013). A la derecha 
se encuentra el humorista peruano Jorge Benavides, 
interpreta a la Paisana Jacinta, indígena analfabeta que 
llega a la capital en busca de un futuro mejor. La ac-
tuación de Benavides ha sido numerosas veces seña-
lada de racista y grotesca por diversos sectores de la 
sociedad (imágenes con libre licencia de utilización).

Figura 4. Espectáculos cómicos denominados 
Blackface

Fuente: Institute for Advanced Technology in the 
Humanities. Universidad de Virginia (1832). Licencia 

de uso libre.

Principalmente en el siglo XIX y principios 
del XX eran muy comunes los espectáculos có-
micos denominados Blackface. Se trataba de una 
parodia a la población esclava afro, bajo la in-
terpretación de un humorista blanco que maqui-
llaba su tez de colores oscuros y exageraba sus 
facciones para hacerlas caricaturescas e “imitar” 
a las gentes venidas del continente africano. Uno 
de los humoristas más famosos de este estilo fue 
Thomas Dartmouth Rice (1808-1860), quien co-
sechó un notable éxito en presentaciones ene los 
Estados Unidos con su personaje Jim Crow, el 
cual, según diversos relatos de la época, estuvo 
inspirado en un esclavo con una discapacidad fí-
sica que Darmouth Rice conoció en uno de sus 
viajes. El acto fue tan popular que se llamaba 
peyorativamente a las personas afro con el ape-
lativo de “Jim Crow” y a las leyes de segregación 
racial estadounidenses se les denominó popular-
mente, “leyes Jim Crow”.

5. Referencias
Alcock, J. (1998). Animal behavior: an evolutionary approach 

(6º ed). Sinauer.

Bloch, M. (1943/2012). Introducción a la historia. Fondo de 
Cultura Económica de España.

Bolk, L., y González, W. (eds.). (2007). El hombre problema. 
Retardación y neotenia. Universidad del Valle. 

Correa, N., y Barreiro, L. (2011). Bases de una ontología del 
hombre latinoamericano. En Criterio Libre Jurídico, 
8(2), 9-22.

Crowley, W. (ed.). (1999). Chief Seattle’s Speech. History Link.

De Las Casas, B. (1522/2019). Brevísima relación de la 
destrucción de las Indias. Casa editorial del escritor 
Luis López Nieves. 

Febvre, L. (2001). Europa, la génesis de una civilización. 
Editorial Crítica.

Foucault, M. (1969/1970). La arqueología del saber (A. 
Garzón del Camino, trad.). Siglo XXI Editores.

González y Hernández. (2000). Tecnología y técnica: tres 
perspectivas. Energía y Computación, 9(1). 



Lumen Gentium Vol. 3 - N.º 1   •   pp. 111-120

120

Gehlen, A. (1993). Antropología filosófica: del encuentro y 
descubrimiento del hombre por sí mismo. Ediciones 
Paidós Ibérica.

Grassé, P. (1986). El Hombre, ese Dios en miniatura. Editorial 
Orbis S. A. 

Leroy, Ch. (1768/1994). Lettres philosophiques sur l’intelligence 
et la perfectibilté des animaux, avec quelques lettres sur 
l’homme. The Alden Press.

Piéron, H. (1969). El desarrollo del pensamiento conceptual 
y la hominización. En Los procesos de hominización 
(pp. 41-53). Grijalbo.

Pinker, S. (2005). La tabla rasa. La negación moderna de la 
naturaleza humana. Paidós Transiciones.

Portmann, A. (1964). New Paths in Biology. Harper & Row.

Trujillo, I. (2014). Fronteras de la animalización: sobre 
la (des)figuración del enemigo. Actuel Marx 
Intervenciones. El humanismo y sus ficciones, (17), 
127-147. http://www.bibliotecafragmentada.org/
wp-content/uploads/2017/04/Vida_Violencia_y_
Guerra._Sobre_las_actua.pdf


